
25

Кирил Галев1

ХРОНОЛОГИЯ НА БОГОСЛОВСКОТО 
ТВОРЧЕСТВО НА ТЕОДОР II ЛАСКАРИС

Abstract: Cyril Galev, Chronology of the Theological Works of Theodore II 
Laskaris. The article “Chronology of the Theological Works of Theodore II 
Laskaris” explores the theological writings of Theodore II Laskaris (1222–
1258), emperor of Nicaea, and their chronological development within the 
intellectual and political landscape of 13th-century Byzantium. Emphasizing 
his major polemical work Eight Orations Against the Latins, this study situ-
ates his theological arguments within the broader context of Byzantine-Latin 
relations, church doctrine, and imperial ideology. By drawing on the works 
of Dimiter Angelov, Christos Krikonis, and Sophia Georgiopoulou, the arti-
cle reassesses existing scholarly positions on the dating of Laskaris’ texts and 
provides a refined timeline based on textual analysis, historical events, and 
manuscript evidence. The study highlights Theodore II’s theological contri-
butions as a scholar-emperor, reflecting both his personal convictions and 
the political exigencies of his reign.
Keywords: Theodore II Laskaris, Byzantine theology, theological polemics, 
Eight Orations Against the Latins, Byzantine-Latin relations, scholar-emperor, 
Nicaean Empire, theological chronology, ecclesiastical controversy, XIIIth-cen-
tury Byzantium

Въведение

Единственият син на император Йоан III Дука Ватаци2 и импе-
ратрица Ирина Ласкарина, дъщеря на установилия Никейската им-
перия като наследник на Източната римска империя Теодор I Ласка-

1 Авторът е докторант по „Систематическо богословие” в Богословския факултет на 
СУ „Св. Климент Охридски“.
2 Йоан ΙΙΙ Дука Ватаци (1192 – 3.Х.1254 г.) – император на Никея от 15. XII. 1221г. 
Жени се за Ирина, дъщеря на Теодор Ласкарис, а през 1244 г. за Констанс (Анна), 
която е незаконна дъщеря на Фредерик II Хохенщауфен (вж. Kazhdan, Alexander, ed., 
The Oxford Dictionary of Byzantium, Oxford University Press 1991, 1047-1048). 



26

	 1/2024

рис3, е Теодор II Ласкарис (ноември 1221/1222 г. – 16 август 1258 г.). 
За достатъчно краткия си живот той ни оставя немалко литературно 
наследство, все още недостатъчно изучено. Единствените преводи на 
български са на Георги Баласчев4 през 1918 г., посветена на сключва-
нето на мира с българите през 1256 г., и на Евелина Минева5 на оп-
исание на зимна буря при обсадата на родопската крепост Цепина. 
Като Никейски император (1254-1258 г.) той е не само изявен поли-
тически водач, но и учен, философ и богослов. Тук ще се опитам да 
разгледам приноса му към богословската мисъл, който е обусловен от 
религиозния, културния, политическия и не на последно място лич-
ния му контекст във времето, в което живее. Тази статия се стреми да 
предостави обзор на хронологията и значението на богословските му 
творби.

Историческа обстановка	

Теодор II Ласкарис се ражда по време на един от най-мрачните 
и драматични периоди във византийската история, белязан от пре-
вземането на Града от войските на IV Кръстоносен поход през 1204 
година. След трагичния 13. IV. 1204 година, империята е разпокъсана 

3 Теодор I Ласкарис (1174 – 1221 г.), основател и император на Никейската империя 
(1205 – 1221 г.). Жени се за дъщерята на Алексий III Ангел (1199) и скоро след това 
получава титлата деспот. След падането от престола на тъста си през 1203 г., бяга с 
жена си в Мала Азия и полага основите на империя в изгнание, уредена около град 
Никея (вж. Kazhdan, Al., The Oxford Dictionary of Byzantium, p. 2040).
4 Георги Димитров Баласчев е роден на 10.04.1869 г. в Охрид. Виден изследова-
тел-историк. Завършва Солунската мъжка гимназия (1888 – 1889 г.). Учителства в 
София и Цариград. Специализира във Виена. През 1902 – 1903 г. е уредник на На-
родния археологически музей, а през 1919 – 1921 г. – на Народния етнографски му-
зей в София. Активно сътрудничи на редица периодични издания като „Български 
преглед“, „Преглед“, СбНУК със статии в областта на археологията, културната и 
политическата история. Умира в София на 06.10.1936 г.  И. Лазаров, И. Тютюнджи-
ев, П. Павлов „Документи за политическата история на средновековна България 
XII-XIV век“, 58-59, Велико Търново 1993, превод Георги Баласчев. [Ι. Lazarov,  I. 
Tyutyundzhiev, P. Pavlov “Documents for the political history of medieval Bulgaria XII-
XIV c., 58-59 translated by Georgi Balaschev], Veliko Tarnovo 1993 
5 Ангел Николов (ed.), Българско царство. Сборник в чест на -60годишнинатана 
доц. д-р Георги Н. Николов. София: УИ, 2018, 586-583 [Angel Nikolov (ed), Imperium 
Bulgariae Collection in honour of 60th anniversary of associate professor Georgi N. Ni-
kolov, University Publishing House, St Kliment Ohridski, sofia 2018].



27

Forum Theologicum Sardicense

като една от държавите-наследници се явява Никейската империя6, 
основана от дядо му Теодор I Ласкарис. По време на властването на 
неговия баща Йоан III Дука Ватаци (1221-1254), Никея7 се превръща 
в културно и интелектуално средище, подобаващо на имперска сто-
лица. Както съответства на произхода му, той е подготвян за владетел, 
като сред учителите му и сподвижници  са Никифор Влемидис8 (1197-
1269) и Георги Акрополитис9 (1217-1282). Влиянието на Никифор 
Влемидис е много силно и наследникът на империята е възпитаван, за 
да стане достойният владетел. Еднакво добре обучаван е както в кла-
сическия quadrivium10 (геометрия, аритметика, астрономия, музика), 

6 Никейска империя (1204 – 1261 г). Това е най-успешният наследник, появил се 
след падането на Града през 1204 г. Сърцевината й е съставена от бреговете на За-
падна Мала Азия, извиващи се като арка от пафлагонийския бряг до югозападния 
край на Мала Азия. Ниейската империя е структурирана около два различни блока; 
северен около Никея, официалната столица и западните брегове, където на хълмо-
вете около Смирна Йоан III Дука Ватаци устройва своето седалище Нимфейон. В 
Никея е и катедрата на вселенския патриарх (вж. Kazhdan, Al., The Oxford Dictionary 
of Byzantium, p. 356-357).
7 Никея (дн. Изник), град във Витиния, един от най-великите градове на Византия 
и седалище на два вселенски църковни събора. Става столица на тема Опсикион 
през VIII в. Теодор I Ласкарис е коронясан за император тук през 1208 г. и оттогава 
градът е имперска столица до 1261 г. (вж. Kazhdan, Al, The Oxford Dictionary of Byz-
antium, p.1463-1464).
8 Никифор Влемидис (1197 – 1269 г). син на лекар, малкият Никифор избягва от 
Константинопол с родителите си през 1204 г. и се установяват във Витиния, където 
се отдава на учение, включително и седем години медицина, до двадесет и шестата 
си годишнина. Последващата му църковна кариера е започната при патриарх 
Герман II (1224-1225 г.). През 1235 г. Никифор дава монашески обет, запазвайки 
името си. Най-важната му роля е на учител. Освен на бъдещия владетел е учител и 
на Георги Акрополитис (вж. Kazhdan, Al., The Oxford Dictionary of Byzantium, p.296).
9 Георги Акрополитис (1217-1282 г.) – сановник, учител и историк на Никейската им-
перия. Роднина по линия на жена си на император Михаил VIII Палеолог. Родителите 
му го изпращат едва шестнадесет годишен в двора на Йоан III Дука Ватаци, за да 
продължи образоването си при Теодор Хексаптериг и Никифор Влемидис. През 1240 
г. е вече наставник на наследника, като изпълнява административни и посланически 
задължения (вж.  Kazhdan, Al., Тhe Oxford Dictionary of Byzantium, p. 47).
10 Quadrivium – или математически квартет обхваща четири дисциплини- ари-
тметика, геометрия, музика и астрономия, като оформп допълва основната 
програма от граматика, диалектика и дидактика (философия). Никога не получава 
самостоятелно място във византийската образователна система (Kazhdan, Al., The 
Oxford Dictionary of Byzantium, p. 1765).



28

	 1/2024

така и в богословието, главно насочван, възпитаван и развиван от 
своя учител. Без съмнение в тази богата културна среда, водещата за 
бъдещия владетел фигура е на оформилия схващанията му Никифор 
Влемидис, който особено повлиява на богословските му стремления 
и възгледи. 

При възкачването си трона през 1254 г. Теодор II Ласкарис на-
следява една сравнително силна военно, но религиозно разделена 
държава. Никейската империя се стреми да възстанови предишния 
блясък, величие и авторитет на православното християнство, оли-
цетворявано от Константинополската патриаршия, докато се бори с 
външни и вътрешни затруднения като неприятното присъствие на 
латинската църква и всячески търсеното съединение с Константино-
пол. Такова е времето на поява на богословските съчинения на никей-
ския император. Трябва да се уточни, че те са белязани от пламенна 
защита на православието и усилие за сближаване на разнопосочни 
богословски интерпретации. 

Хронология на богословските съчинения 
на Теодор II Ласкарис

Богословските съчинения на Теодор II Ласкарис са съсредоточе-
ни по време на доста краткото му царуване. Ако и да има работи, кой-
то е наченал по време на образованието и на подготовката си да стане 
владетел (Никифор Влемидис се стреми да вплете във възпитаника 
си философското и властническо начало), то преобладаващата част са 
създадени именно докато е на трона.  Ето и кратък времеви обзор на 
богословското му творчество:

Преди да се възцари, Теодор II Ласкарис усилено се вълнува от 
богословие, философия и литература, което се и предполага, тъй като 
е възпитаник на най-величавите умове на времето си. Затова е ес-
тествено младият престолонаследник да придобие добра основа по 
отношение на православието. Ранните му работи, които са по-скоро 
философски отколкото богословски, включват лични впечатления, 
както и поетически отклонения, показваящи ентусиазираното му 
отношение по религиозните въпроси. Още като престолонаследник 
започва да пише писма и кратки трактати на богословски теми. Тези 
му съчинения са по-скоро въведение и са основно във формата на 



29

Forum Theologicum Sardicense

писмовно общуване с учителите и приближените му. Смисълът им е 
по-скоро вникването и способността за тълкуване на православната 
доктрина, които по-късно биха били основа за по-зрелите му бого-
словски съчинения. 

 „Нравствени есета“11, условно датирани 1252 г., са 12 произведе-
ния на богословофилософски теми, които са писани, както уточня-
ва ръкописът12, по време на скръбта, причинена от ранната смърт на 
императрица Елена13. 

„Възхвала на светите безсребърници Козма и Дамян“14 (веро-
ятно през 1252 г.) е изключително лично агиографско произведение, 
с което съимператорът благодари на светците-лечители, че са му по-
могнали да се справи с тежка болест. Към края на текста той отно-
во споменава за смъртта на близка нему жена, която се черкувала и 
причастявала в църква, посветена на светците. Тази жена би могла да 
бъде майка му Ирина, или съпругата му Елена. Смъртта на импера-
трицата е тема на доста от ранните му произведения, било то писма, 

„Нравствените есета“ или други.
Безспорно осемте слова, обединени в съчинение, известно ни под 

името „Християнското богословие“15 се явяват своеобразната връ-
хна точка в богословското творчество на Теодор II Ласкарис. Освен 
изброените по-долу слова, за които все пак разполагаме с хроноло-
гически маркери, помагащи ни с приблизителната датировка, сбор-
никът съдържа още пет, а именно – „За това, че Битието е едно“, „За 

11 Angelov, Dimiter, “The Moral Pieces by Theodore II Laskaris”, Dumbarton Oaks Papers, 
65/66 (2011/12), p. 237-269.
12 Това са ръкописите - Ambrosianus gr. C 308 inf. (917), parchment,13th century, 320 × 
250 mm, 99 fols. И Paris, BnF, Cod. gr. 1193, parchment, 14th century,261–63 × 182–90 
mm, 137 fols.62.
13 Елена Асенина (1224 – 1252 г.) – дъщеря на Йоан Асен II и унгарката Анна Ма-
рия. Първоначално е сгодена на Балдуин II. По-късно е сгодена за Теодор II Ласка-
рис, като в замяна България изиксва признаване на патриаршеско достойнство за 
Търновската архиепископия, а Никея получава териториални отстъпки в Тракия. 
Angelov, Dimiter, The Byzantine Hellene: The Life of Emperor Theodore Laskaris and Byz-
antium in the Thirteenth Century (Cambridge University Press 2019), p. 133.
14 Св. Козма и св. Дамян, също наричани Безсребърници. Култът се заражда около 
V в. В Константинопол, където две църкви (в Зевгма и Космидион) са им посветени 
около 440 г. (Kazhdan, Al., The Oxford Dictionary of Byzantium, p. 1151).
15 Beck, H. G.  „Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich”, C.H. Beck‘sche 
Verlag.1959, Muenchen, p. 673-674.



30

	 1/2024

това, че Едното е Три“, „За божествените имена“, „За Светата Троица“, 
„За Благовещението“. Първите три слова, а и петото са на тринитар-
на тематика, четвъртото се занимава с богопознание, посветено е на 
Божествените имена и е написано в мистическата традиция на Псев-
до-Дионисий Ареопагит, а осмото е слово за празника Благовещение. 
С изключение на петото слово всички останали са писани след по-
емането на пълната царска власт, а то самото е по-ранно творение, 
което е  сътворено преди пратеничеството16 на Бертолд от Хоенбург 
(1253 г.)17. 

„Първо слово за Битието“ – написано след поемането на пълната 
царска власт, след Рождество на 1254 г., най-вероятно след първата 
война с българите, в първите месеци на 1256 г. 

„Първа“ и „Втора реч срещу латините“ или „Изхождението на 
Светия Дух“ на VI и VII слово на „Християнската богословие“18 
(есента на 1256 г.) са написани по случай на среща между Теодор II 
Ласкарис и папска делегация, когато се обсъжда различията относно 
filioque. В първата реч императорът говори за „знаещия и прекрасен 
легат“ и за „посланиците на светия папа и посланиците им, удостоени 
с почестите на официални представители“, а във втората говори за 

16 Бертолд заминава за Мала Азия през 1253 г. M. Döberl, “Berthold von Vohburg-
Hohenburg, der letzte Vorkämpfer der deutschen Herrschat im Königreiche Sicilien:Ein 
Beitrag zur Geschichte der letzten Staufer,” DZGw 14 (1894):225–26. Че Бертолд е се 
намира в анатолийския византийски двор през есента на 1253 г е засвидетелства-
но в писмото на Теодор II Ласкарис до митрополита на Сарди Андроникос, който 
по това време е член на пратеничеството до папата. Виж  N. Festa, heodori Ducae 
Lascaris epistulae CCXVII (Florence, 1898), р. 174. за това пратеничество вж F. Tinne-
feld, ‘‘Das Niveau der abendländischen Wissenschat ausder Sicht gebildeter Byzantiner im 
13. und 14. Jh.,” ByzF 6 (1979): р. 254–60. Мисията на Бертолд е много чувствителна, а 
именно връщането в Италия на политическите бегълци семейство Ланча, които са 
близки роднини на втората жена на Йоан III Дука Ватаци, Констанс. 
17 Бертолд от Хоенбург е смятан за дясната ръка на император Фредерик II Хоенща-
уфен и сам покровител на писмата. Пристигането му кара Теодор II Ласкарис да си 
даде сметка за отношенията с латинския Запад и да започне да подготвя издаване 
на нарастващите си литературни и философски творби. Angelov, Dimiter, The Byz-
antine Hellene: The Life of Emperor Theodore Laskaris and Byzantium in the Thirteenth 
Century (Cambridge University Press 2019), p. 128 
18 Κρινώνης, Χρ., Θεοδώρου ΒʹΛασκάρεως περὶ Χριστιανικῆς Θεολογίας Λόγοι, 85–155, 
Θεσσαλονικη 1990. Ръкописът е Cod. Vat. gr. 1113 (13th c.).



31

Forum Theologicum Sardicense

„италианци от Рим“19. Там също се обръща към дяконите, свещеници-
те, епископите и патриарх Арсений20, като ги насърчава да избягват 
безполезните спорове и да не се страхуват от схващанията на отсрещ-
ната страна. Тези две речи са израз на подкрепа към византийското 
духовенство да не прави доктринални отстъпки. 

Основните положения в това централно богословско съчинения 
на владетеля са следните: 1. Критика към Filioque – аргументите на 
императора са намират в поддръжката му на първоначалното фор-
мулиране на Константинополския събор, че Светият Дух изхожда 
единствено от Отца. Според изследователи, в частност София Геор-
гиопулу21,  това схващане на императора цели да запази чистота на 
православното учение, което  схваща filioque като богословско ново-
въведение, подкопаващо единството на Божествената Троица. Тази 
критика не е единствено догматическа, но засяга и политическите 
насоки на богословската гледна точка на латините. 2. Друга основ-
на тема е папското върховенство, а именно латинското твърдение, че 
папата има върховенство дори над източните патриарси. Теодор е 
застъпник на византийската доктрина за равенство между Констан-
тинополския патриарх и римския папа, докато латинската постанов-
ка за върховенство на римския папа е против  съборната природа на 
Църквата, вкоренена във византийската традиция на синодалност. За 
Ангелов отхвърлянето на папските претенции не е единствено защи-
та на православната еклисиология, но и отражение на императорска-
та си идеология. Императорът схваща себе си като защитник на Пра-

19 Máximos, metropolitan of Sardes, The Oecumenical patriachate in the Orthodox Church. 
A study in the history and the canons of the Church, Patriarchal Institute of Patristic Studies, 
Thessaloniki, 1976, p. 81.
20 Патриарх Арсений Автореян (1200 – 30.IX.1273 г.) – патриарх на Константино-
пол (1254 – 1260 г.) и (1261 – 1265 г.) прекарва време в няколко манастира в Мала 
Азия, докато през 1254 г. не става патриарх в Никея. След смъртта на Теодор II Дука 
Ласкарис, заедно с Георги Музалон е пазител на невръстния император Йоан IV 
Ласкарис, но все пак коронясва узурпатора Михаил VIII Палеолог. Осъзнавайки 
стремежа на Михаил да управлва сам, напуска поста си, но е предуман да поеме 
отново длъжността си и прави повторна короноция на Михаил, вече в „Света Со-
фия“ в Константинопол. След ослепяването на младия Йоан IV Ласкарис, отлъчва 
Михаил VIII Палеолог от църквата и синодът го сваля от длъжност и заточва (вж. 
Kazhdan, Al., The Oxford Dictionary of Byzantium, p.187).
21 Georgiopoulou, S. Theodore II Dukas Laskaris (1222–1258) as an author and an intellec-
tual of the XIII th century (Doctoral dissertation, Harvard University1990), 21-30. 



32

	 1/2024

вославната църква, като същевременно е отговорен за политическите 
стремления на папството. Също така е застъпник на схващането, че 
е императорско право, а и задължение да свиква събори, както и да 
се произнася по догматични въпроси, нерешени от събора22. 3. Защи-
та на византийските литургични практики – владетелят защитава 
използването на квасен хляб, застъпвайки схващането, че по-добре 
символизира възкръсналия Христос.

Теодор II Дука Ласкарис е едновременно и владетел, и богослов, 
чийто произведения ни осветляват по отношение на интелектуалния, 
а и религиозния живот в Никея през XIII в. Неговото писмено на-
следство отразява съпричастността му към основните постулати на 
православието и вярата му в свещената роля на императора, както и 
осъзнаването на отговорността си пред народа, която отговорност се 
превръща в огромно физическо страдание. Краткият живот на Тео-
дор II Дука Ласкарис, съвсем краткото му царуване са белязани от 
огромни лични загуби (ненавременната смърт на обичната му Еле-
на Асенина, както и неговото непрестанно влошаващо се здраве) от 
които той търси утеха именно в своите съчинения. Ранната му смърт, 
сложила край и на опита му да замени потомствената аристокрация 
със способни хора от народа, обрича делото му на отмяна, както и 
носи погибел на всичките му близки – роднини и съратници. 

22 Dresseke, J. “Theodre Laskaris”BZ 3.(1894), 312-313; Norden, “Das Papstum und Byz-
anz”, Berlin (1903), 378-383; Laurent, V. “La Pape Alexandre IV (1254-1261) et l’Empire 
de Nicee”, EQ34 (1935), 34-35




